
 ali-tahmasbi.com 1 مزدایی بخش دوم: روایت / نور و ظلمت

 

 ______________________ 

 ها:کلید واژه 

 رمزد، اهریمن، زرتشت، گشتاسب ه 

 _____________________ 

 

 

 زرتشتیدوم: روایتِ  فصل ،نور و ظلمت

گر دینی  گاهی وی اصلاح هم همان اختلاف نظرها هست.  و شخصیت وی  ی زمان ظهور زرتشت  در باره 

هیچ متن مکتوبی که از روزگارانِ پیش از ظهور اسلام بوده ظاهرا  در این باره،  ، و گاهی پیامبر.  دانسته شده

 باشد در دست نیست.  

آثار مزدایی بر این گمانه هستند که این آثار، در طول زمان و طی تحولات اجتماعی و سیاسی،    گاندوهنژپ

بر دیگر  ت  ها و تحولارسد که در طی این دگرگونی نظر میو به   1های بسیار یافته است ها و افزونیدگرگونی 

به روزگار ساسانیان  فرهنگ مانویت  پذیرفته. چنانکه  تاثیر  داشته و  تاثیر  اسطوره ها  از  نور و  تاثیر زیادی  ی 

  ، های تازه هم یافته و مراحل کمال را پشت سر نهاده است البته والایش   ها  ظلمت داشته است. در این دگرگونی

هایی هم قرار گرفته و بسا خرافات که در آن  حال همچون هر متن مقدس دیگری، مورد سوء استفاده در عین 

 راه یافته باشد.  بوده یا به آن 

تاریخیدر   متونِ  پهلوی،-اغلب  و  عربی  پارسی،  و    ادبیِ  گشتاسب  اساطیری  روزگار  به  زرتشت  ظهور 

ها معمولا مبتنی بر روایات شفاهی بوده است که به روزگاران این نسبت دادن  2اسفندیار نسبت داده شده است.

 های نسل به نسل راه آمده و اغلب آن آثار از حدود قرن سوم هجری به بعد مکتوب شده است.  در خاطره

دین زرتشتی، سیصد سال پیش از هجوم اسکندر بنیان نهاده  این  آمده است که    3نامه در کتاب ارداویراف 

توان گفت که از هنگام ظهور زرتشت تا مکتوب شدنِ اگر موقتا درستی این روایت را بپذیریم، می   4شده است. 

 5روایاتِ موجود مربوط به زرتشت و اوستا، حدود هزار و ششصد سال فاصله بوده است.

اوستا و زند در  ی  نامه آمده است که همه ویژه در ارداویراف در کتب تاریخ بعد از اسلام مانند طبری و به 

شد؛ اما با هجوم اسکندر به پارس، تمامی آن گنجینه نیز توسط اسکندر به آتش  استخر بابکان نگهداری می 

 کشیده شده و از آن هیچ باقی نمانده بود. اینکه این روایت تاچه اندازه درست و دقیق باشد جای اما و اگر 



 ali-tahmasbi.com 2 مزدایی بخش دوم: روایت / نور و ظلمت

  ی ساسانی مورد تایید و تاکید موبدان و شاهانِ دوره د اما  موتوان آن را رد کرد و نه اثبات ندارد. نه می   بسیار

نامه،    ،است   بوده ارداویراف  مزدایی،کارنامه به هر حال  دیگر  متون  بسیاری  بابکان و  اردشیر  به    ی  منسوب 

 ی ساسانیان هم هست.دوره

ی موبدان و ی اوستا و زند در هجوم اسکندر نابود شده است، شاید از دو جهت برااین روایت که همه

انتقام  برانگیختن حس  یکی  است؛  بوده  مغتنم  فرصتی  ساسانی  میشاهان  که  روم  از  ایرانیان  توانست  گیری 

ای برای نبرد باشد و دوم راحتیِ خیال و گشاده دستی ساسانیان و موبدان که بتوانند به صلاح کار خود  پشتوانه 

گونه که مورد پسندشان بوده بازآفرینی کنند. شتی را به آنروایتی تازه از دین را تدارک ببینند و شاید آیین زرت

ی اردشیر و ساسان را به اسفندیار برسانند که نقل است نامه این بازآفرینی تا آنجا پیش رفت که بتوانند نسب 

 و در گسترش دین جهاد نموده و شمشیرها زده بود.   6ی زرتشت بودهنظرکرده 

دوره  از  که  روایاتی  برمطابق  ساسانیان  و ی  گشتاسب  وارثانِ  را  ساسانی، خود  شاهان  بود،  مانده  جای 

پناهگاه زرتشت معرفی نمودنداسفندیار می  این روایات، جایگاه  شمردند و دربارِ گشتاسب را مأمن و  . در 

حتی جاماسب که وزیر   7.باشندو در بهشت، همنشین هرمزد می  اندپهلوی هم  زرتشت و گشتاسب پهلو به

 گشتاسب بود داماد زرتشت هم دانسته شده است. 

فاصله  روایات  همان  مطابق  حداگر  کنیم،  محاسبه  را  ساسانیان  آغاز حکومت  تا  زرتشت  از  ی  بیش  ودا 

ای روشن برای  نسب نامه امه اعتماد کرد و  نبه این نسب نماید که بتوان  دشوار میشود، و  هشتصد سال می 

 ساسانیان تا اسفندیار پیدا کرد.

که صفت   ساسانی  پادشاهان  بودند،    8"بغ"ظاهرا  نهاده  دین شاید  بر خود  بوده واقعا  هم  شاید    انددار   و 

ن  نسل اندر نسل نگهبانان  اینان  ،  کردندکه اشکانیان حکومت می  فترت  پس از هجوم اسکندر و در آن دورانِ ی د

ه  د و ب م  ا ه م ا  ، د ن ه   ا ک ن ی د   ا ق م ا  ب ا  ر د  و خ د  ا ژ ی ن م ن د  ا م ت ع ا ل  ب ا ق ن  ا د ن چ د  ن د ز د  ن و ی پ ه  ر و ط س ا و  ن  ا ی ا د خ و   ِ ن ی د س ی ا م    ن

 باشد.  طراحی شدهبه ضرورت تشکیل حکومتی مقتدر  و این کار شاید

حکومت خویش، به نحوی از آن روشی بود که اغلب فرمانروایان برای مشروعیت بخشیدن به  البته  این  

نما شدن، به آیین مسیحی درآمد و مسیحیت را دولتی  جستند. از کنستانتین سردار رومی که با خوابسود می

کرد تا بنی عباس که با توسل به قانون وراثت، خلافتِ رسول را حق خود شمردند و تا صفویه که خود را  

را  برقرار کردند، در هر کدام    کومت شیعیِ غالی راسادات موسوی خواندند و ح  به نحوی همین رویکرد 

 بینیم.می

به    معمولا توسل  با  دینی  فرمانروایان  خودمیروایاتِ  برای  کنند مشروعیت    توانستند   حاصل 



 ali-tahmasbi.com 3 مزدایی بخش دوم: روایت / نور و ظلمت

. شودای از نور و ظلمت می؛ این هم آمیزهکنندرا در پسِ نقابِ دینی پنهان  ی خویش های آلودهدست و حتی 

دیدند احتمالا خود را ناگزیر می های دینی برپا کردند  ساسانیان، هم بنی عباس و هم صفویه که حکومت هم  

  9مشروعیت یافتن از این ترفند استفاده کنند. تا برای 

های تخت در یکی از کتیبههای تازه و رواج مظاهرِ دینیٍ، سعی بسیار کردند.  ساسانیان، در ساختن آتشکده 

امپراطوری رومبه شکرانه   که شاپورخبری آمده است  شاپور اول    جمشید منسوب به اموال  ی پیروزیِ بر   ،

ی اسانیان، طبقه سهمچنین نقل است که در روزگار  10.های بسیار ساخت خشید و آتشکدهب بسیاری به موبدان

 11بودند. شده روحانی که بیشتر همان موبدان باشند، از ثروت و املاک فراوانی برخوردار 

هم بازخوانی  جمع آوری و شاید  نیز  و اوستای کهن  های کهن منسوب به زرتشت  نیایش   این روزگار،  در

سبب شده بود تا موبدان، خود معنای اوستای کهن را در چندصد ساله،    تو تحولاظاهرا مشکل زبان  اما    ؛شد

باید    به سبب اهمیتی که دارندرا  یابد، اما معمولا مضامین مقدس  تحول می   در گذرگاه زمان مردمان  نیابند. زبانِ

ی موبدان بود که نسل اندر نسل، الفاظ  گونه قرائت کرد که بر زبان پیامبر گذشته است. این کار بر عهده همان

این تقریبا د.  های بعدی منتقل کننمقدس و آوای موسیقیایی آن را، به حافظه بسپارند و سینه به سینه به نسل 

وم  ههای بعد نامف ها است که اندک اندک الفاظ مقدس برای نسل گونه افتد و به همینها اتفاق می ی آیین در همه

   مانند.اما مقدس باقی می شوندمی

های گوناگون و بسا متناقض، پیرامون هر متن مقدس بنا بر این قابل درک خواهد بود که تفسیرها و افزوده 

ی ساسانیان  ظاهرا در دوره نامیدند.  هم می   "زند"یرد. در آیین مزدایی، این تفسیرها را اصطلاحا  کهنی شکل بگ

های زاهدانه هم در این دوران  حتی دروغبه ویژه تا روزگار خسرو انوشیروان، این روش جاری بوده است.  

ی دینی شمرد توان از جنس اسطوره نمیی اردشیر بابکان و داستان به معراج رفتن وی را  کم نیستند. کارنامه 

 بینند. توان دانست که صاحبانِ قدرت تدارک میهای مقدس می همان دروغای از بلکه آن را بیشتر نمونه 

یاد آورد که پدید آوردنِ یک حکومت مقتدر های ماکیاولی را بهتوان توصیهترین حالت میبینانه در خوش

های تاثیر  به هرحال، سلسله   ها هم هست.ها و نیرنگ گونه دروغ از این   برای نجات کشور از آشوب، ناگزیر

 اند. جسته سود  هااین شیوهاند که از هایی بودهگذار و تمدن ساز، اغلب همان

گفتار  "،  "نیکپندار  "ی  توان پیدا کرد. مانند آن قول مشهور در باره در متون مزدایی، گوهرهای بسیار هم می

معیارهای نیک بودن    های مختلف تکرار شده است.گونه که در اغلب متون مزدایی به   "کردار نیک "و    "نیک

 نمایاند. گیرد و تبعیت تمام و کمال از سردار و شهریار و پاشاه را میبه خود میهم گاهی رنگ غلیظ سیاسی 

 ی هستی دمی انجام دهد در حافظه که آ  که هر کرداریی اینان، ایمان به روز پسین است و این اما مهمتر از همه 



 ali-tahmasbi.com 4 مزدایی بخش دوم: روایت / نور و ظلمت

ی ویراف که در کتاب  مکاشفه دریافت خواهد کرد.    12"روزِ پسین"خواهد ماند و پاداش و پادافراه آن را در  

 ی ساسانیان در این باره است.  نامه آمده است یکی از مهمترین آثار دورهمشهور ارداویراف 

ارائه شده، اگرچه با همان معیارهای روزگار قدیم است و اگرچه نوع  ارداویراف نامه  تصویرهایی که در  

بیرحمانه  عذاب و  خشن  بسیار  شده  ها  افراد،توصیف  اجتماعی  حقوق  مرزهای  حال  عین  در  پاک   است، 

خواری، وفاداری زنان به شوی  داشتن خود و خانمان و محیط زیست، پرهیز از دروغ و خیانت و رشوره نگه 

و پرورش کودکان، بسیار برجسته و دقیق توصیف شده است؛ و پادافراه کسانی که این امور را رعایت نکنند  

 بسی جدی، خشن و غیر قابل اغماض دانسته شده است.

مورد پیمان نهادن و وفاداری به عهد، بسیار توصیه شده  این متن و همچنین در کتاب مینو خرد، در  در  

ن  پرستی باید پیمانی که با    هر مزدا  از یک جنس دانسته ورا  پرستی  و بت   است چندان که پیمان شکنی  ا ر گ ی د

 . د ش ا ب ن  ا ن م ش د و  ن  ا گ ن ا گ ی ب ا  ب ن  ا م ی پ ن  ی ا ر  گ ا ی  ت ح د  ش ا ب ر  ا د ا ف و ن  آ ه  ب ا  ق ی ق د  ، ه ت س ه     ب ک ی  ن ا س ر د ا د و  ت  ا ض ق ه  ا ر ف ا د ا پ

د  ا د ر  ه د ب ی  س ی ر م ی  ر و ا د ق  ح ا و  ن ن  ا م و ر ح م ق  و ق ح و  د  ن ن ی  ک ت ی ح م ل  ا م ی ا پ ا  ر ن  ا گ ن ا گ ی . ب ت س ا ن  ا ر گ ر  ا ی س ب  ، د ن ن  ک

بستگی بنا بر این، پاداش و پادافراه در روزِ پسین، مستقیما با چگونگیِ زندگیِ اجتماعی در این جهان   

هرمزد مقدس است، زندگی در این گیتی هم که او آفریده مقدس  گونه که مینویِآیین مزدایی، همان. در دارد

 است. از این جهت،  روشنایی خرد و آگاهیِ اهورایی، سامان بخش زندگی در این جهان و عالم دیگر است.

شود که  می اهریمن، سبب    ، تاریکیِ، همه در یک قلمرو و یگانه هستندنادانی، تاریکی، اهریمن و دوزخ

ی تاریک یا اهریمنی، آن است اندیشه . پیروی از  دناز زیبایی و درست را از نادرست باز نشناسزشتی را  آدمیان  

 روزِ پسین و تنِ پسین را نادیده انگارد و دروغ بپندارد. آدمی که 

تر از اهریمنِ آیین مزدایی باشد؛ و اغلب آن  رسد شیطانی که در قرآن معرفی شده، بسی باهوشنظر میبه 

که  ویژگی امارةها  نفسِ  مفهوم  با  زیادی  تا حدود  آمده،  اهریمن  برای  مزدایی  روایات  سازگارتر در  بالسوء 

 ای دیگر خواهم داشت.در ادامه باز هم به این نکته اشاره  13است.

 

 داستان آفرینش در نور و ظلمت 

خدای پیش از آفرینش ی هستی و  زروان، خدای زمانِ بیکرانه، بیرونِ دروازه  "دهشنبُ  "به روایت کتاب  

توان این پرسش را طرح کرد  جا میهمین  اند.است. او را در ارتباط با هرمزد و اهریمن، خدای پدر نیز گفته

که چه ضرورتی داشت که آیین زروانی با تولد هرمزد و اهریمن، تبدیل به آیین مزدایی شود؟ در ادامه شاید  



 ali-tahmasbi.com 5 مزدایی بخش دوم: روایت / نور و ظلمت

   پاسخی هم برای این پرسش پیدا شود.

های دور های متفاوتِ تاریخ دینی از گذشته ی زروان روایاتِ گوناگونی نقل شده که ظاهرا به دورهدر باره

های مزدایی در سه  ی ساسانیان و نوشته روایات پهلوی منسوب به دوره   14شود.ی ساسانیان مربوط میتا دوره 

  شود.ه می شمرد -به عنوان خدای پدر-ی زروان مهمترین مآخذ در بارهقرن اول هجری، 

ی دور، و گاهی نزدیک، میانِ  هاکند برخی شباهت آنچه در این روایات بیشتر جلب توجه می  گمان منبه 

 باشد. می ها و همچین »الله« در نزد عرب قبل از اسلام  زروان و الوهیم در تورات و سپس خدای پدر در انجیل 

 ی آفرینش، یا بیرونِ ون بودنِ زروان از دروازهاین نقاط مشترک بیشتر در دو مورد قابل طرح است، یکی بیر

  15پدر« شدن در ارتباط با آفرینش. و دوم »خدا =   ی مکان و زمانِ گیتیانه؛دایره 

بود؛ آنجا که هنوز چیزی از گیتی    ی هستیبیرونِ دروازه  -خدای زمانِ بیکرانه  -  »زروان«  نقل است که

دانیم که بر  نماید. ما تا آنجا می کرانگی برای ما چنان نامفهوم است که با تاریکی یگانه می بی پدید نیامده بود.  

اثری از چیزی گیتیانه و مادی را نتوانیم به و آنجا که    "هستی"ی  زمان و مکان ایستاده باشیم. بیرونِ دروازه

ی »زروان« با یاری  ها است که اسطورهگونه بیکرانگی است و هم تاریکی. احتمالا به همینتصور آوریم، هم  

مادی،  هایی وام گرفته از چیزهای همین جهانِ  ها و استعاره گیرد، با تمثیلجستن از استعارهای گیتیانه شکل می

. بنا بر این گاهی از مکان و زمان هم داریمنیاز به تکیه  ایزیرا به هرحال برای به تصویر در آوردن هر واقعه

ایستد، متوجه استعاری بودنِ این زمان  هزار سال به انتظار تولد هرمزد می  زروانبینیم که  اگر در این داستان می 

به ماند که قرار است معنای آفرینش در آن  ای میها به همان زمینه و صحنهاین استعارهشویم.  رساله می هزا

، اندک اندک ساختاری منسجم و  های بسیارطی قرن  های نور و ظلمت و به این سان، اسطوره   نمایش در آید.

 یابد. حتی فلسفی هم می

 آغازبود؛ و ملول از تاریکیِ خویش.همنشینِ تاریکیِ بی  اند که ظاهرا ویگونه آوردهداستان زروان را این 

در ای مقدس هم به دست داشت.  اند که هنگامِ باژ )دعا( شاخه آورده.  آیدنیایش کنان در طلب روشنایی بر می

از درختانی چون درخت انار. کسی که  های نورسته گویند؛ شاخه  ی مقدس را »بَرسَم«آیین مزدایی، این شاخه 

گذاری، زروان در انتظار تولدش بود تا روشنایی و دانایی بیاورد، نامش هرمزد بود، یعنی سرور دانا. در این نام 

 روشنایی، دانایی و خردمندی، با هم یگانه هستند.  

، از کوشش خویش نومید شد و ندانست که مانست زروان، پس از انتظاری طولانی که به هزار سال می

ی اهریمن شکل گرفت. بنا بر این،  هرمزد در راه است و خواهد رسید؛ از ناصبوری و نومیدیِ زروان، نطفه 

 اریکی و ناامیدی را از پدر به میراث برد.اهریمن، همان صفات ت



 ali-tahmasbi.com 6 مزدایی بخش دوم: روایت / نور و ظلمت

از آن پس هرمزد و اهریمن، هر دو باهم در بطنِ زروان حضور داشتند. و زروان از وجود این دو همزاد در  

ی زادهبطن خویش آگاهی یافت. ظاهرا او که هنوز چندان بینایی به کار خود نداشت، پنداشت که هرمزد نخست 

بسپارد. این نخستین پیمان در   ی خویشنمود که فرمانرواییِ را به نخست زاده   عهداو خواهد بود، از این رو  

 ای کورانه انجام گرفت.داستان آفرینش است که با انگاره

شمرد او را از این پیمان خبر کرد. این خبر، اهریمن را بر آن داشت تا  هرمزد که اهریمن را برادر خود می

خود را به پیشگاهِ زروان برساند؛ زروان از بوی گند اهریمن، دانست که این   با نیرنگ بتواند زودتر از هرمزد

فرزندِ روشنِ او نیست اما مطابق عهدی که نموده بود سلطنت به او داد و نه هزار سال برای او زمان مقرر کرد 

 16گیرد.فرمانروایی از اهریمن باز پس  -که او هم تولد یافته بود-تا باشد که در این فرصت، هرمزد 

اهریمن، مینوی خود را که سراسر تاریکی و نیرنگ بود بگسترانید و در سوی دیگر، هرمزد هم به آفرینش 

 مینوی خود پرداخت که سراسر روشنایی و خردمندی بود. 

های ای که مینوی اهریمن بود، دیوها و اهریمنانِ مینَوی پدید آمدند که سپاهیانِ وی بودند. نام در آن گستره 

های ویرانگر و ناپسند است که در بخشی از گیتی و آدمیان نیز یافت  ن اغلب همان خوی و منش این اهریمنا

»ترومد دیو« آن    بخشد،پادشاهی ستمگرانه می   به مریدان خود  »ساوول دیو« که سردار دیوان است   شود.می

ر اهریمنان دیگر که  آورد. و بسیاآفریند. »رشک دیو« حسد و کینه توزی به بار می است که نخوت و غرور می 

  17باز هرکدام سپاهیانی برای خود دارند. 

این اهریمنان همه ساکنان و فرمانروایانی هستند که روشنایی را پذیره نیستند. از این جهت مینوی اهریمن،  

دانشی« هم عبارت است از نا آگاهی به  نیز یگانه است. »پس   "دانشیپس "و با  همچنان مینوی تاریک بود که  

زشت  نادیدنِ  امور،  و  فرجامِ  خویش  زشتکاری کاریِ  این  فرجام  اینکه  بود.ندانستن  خواهد  چه  مفهوم   ها 

 آگاه« قرار دارد دانشی« در برابر »خردِهمه »پس 

که هرکدام یارانِ  آفرید    را آفرید و امشاسپندانِ دیگر را  روشن و نیک  یاندیشه یا همان  اما هرمزد، »بهمن«  

ظاهرا هرکدام    ئیوگویند. این یاران مین  "مشاسپندانا "نیروهای مقدس و جاودان را    اند.شده یِ او شمرده  یومینُ

صفتی از صفات خود هرمزد بودند و گاهی هم مانند فرشتگانی همچون جبرائیل و میکائیل و دیگر ملائک 

ساکنان مینو  ها که  اند، مانند آفرینش فروهرهای دیگری را هم توسط هرمزد یاد کرده . آفرینش اندتوصیف شده 

 آمدند. پدید و گیتی آفریده بعدها در که در  شوندشمرده میبن و اساسِ چیزهایی هستند و 

نیافته بودند. انگار طرح ی این آفرینش همه هایی بودند در  وارهها هنوز در عالم مینو بود و کالبد گیتیانه 

های معنوی بودند برای آنچه بعدا باید در قالبِ ماده ایجاد  ی ازل، در فراسوی این عالم مادی؛ یا بنیان حافظه 



 ali-tahmasbi.com 7 مزدایی بخش دوم: روایت / نور و ظلمت

»ملکوتِ ای در مینو داشت. شاید بتوان مایه ، بنهای هرمزد در گیتیشود. در تعبیر دیگر، هر چیزی از آفریده 

 های مینوی هم دانست.از همان فروهرها و بنیان کل شیء« را تعبیری کمال یافته 

ه  که بعدها به عنوان »عالم امر« هم    اندرا همان دانسته   "مینو"بود.    "مینو"این وقایع در عالم  ی  همه د ی م ا ن

ه  ر و ط س ا ر  د ه  ک ت  و ا ف ت ن  ی ا ا  ب  . د د ش ز م ی ی  ی و ُ ن ی م و  د ر  ه  ، ت م ل ظ و  ر  و ن ا  ی  ، ر ش و  ر  ی خ  ، ی ی ی   ا د ا م ر  ی غ د   و  ن ت س    ه

چیزی   "مینو"به تعبیر دیگر،    گونه نیست که بعد از آفرینش کیهان و در عالم مادی شکل گرفته باشند.و این

اند که خدایان  قلمرو مینو را چنان توصیف کرده مادی نیست، مثل عالم معنا است، مانند مُثلُ افلاطون است.  

 افکنند. مثل عالم خیال.در آن قلمرو بی هیچ عنصر مادی، طرح می

نایی دعوت نمود، اما اهریمن  دهش، هرمزد ابتدا، برادر خویش اهریمن را به پذیرشِ روشبه روایت کتاب بن 

ای جهات )تاکید این دعوت را نپذیرفت و به مینوی روشنایی تاخت تا آن را نابود کند. این روایت از پاره

 ای جهات( نزدیک است به داستانِ سرپیچی ابلیس از فرمان خدا که در قرآن آمده است.  کنم که تنها از پاره می

دوگرایی  در فراسوی این هستی شکل گرفت و  برد میان نور و ظلمت،  بنا بر این در باورهای مزدایی، ن

خیر و شر، نخست در همان قلمرو مینو آغاز شد. خیر و شر، دو نیروی مستقل اما همزاد دانسته    ( دوآلیزم)

آلیزم خیر و شر، تضاد میان مینو و گیتی)یا میانِ ملک و ملکوت( نیست، بلکه آنچه در  شدند و منظور از دو 

  18بینیم، تجلیِ وقایعی است که در مینو جریان دارد.از جدال خیر و شر می گیتی

در باورهای مزدایی، مینویِ روشنایی و دانایی »سپنت مینو« نامیده شده و مینوی ظلمت و نادانی »انگره  

 مینو« نام گرفته است. اولی قرارگاه هرمزد است و دومی جایگاهِ اهریمن. 

 
ند و  مهرمزد به سبب دانایی و روشنایی مینُویی که داشت، دانست که برای شکستِ اهریمن، به زمانِ کرانه 

مند را آفرید تا بتواند گیتی را پدید آورد.  ابزارِ مادی نیاز دارد این بود که از گوهرِ زمانِ بیکرانه، زمانِ کرانه 

تن و آید. زمانِ گذرنده، هر ی زمانِ گذرنده از پای در میگیتی دارای تن است و جسمانیتی دارد که در پنجه 

می فرسوده  را  کالبدی  هر  هر  بکند  را  میجباری  در  زانو  از ه  بدارند، پس  پاس  را  دین  که  مردمانی  آورد. 

دارای   گیتیانه،  تنِ  این  پسین"فروپاشیِ  اهریمن می   "تنِ  پیروانِ  اما  بود.  که جوان و جاودانه خواهد  شوند 



 ali-tahmasbi.com 8 مزدایی بخش دوم: روایت / نور و ظلمت

 شوند. سرازیر به دوزخ می 

گیتیانه بخشید و به این    پیمان بودند آفرینشیی امشاسپندان مینُویی را که از او بودند و با او همهرمزد همه

را آفرید، دوم آب را و دریاها را، سوم زمین ی چیزها پرداخت. اول آسمان  گونه به آفرینشِ مادی و گیتیانه 

 19را، چهارم گیاه را، پنجم چهارپایان سودمند و مقدس را، ششم مردم را، و هفتم، خود را.

بر عهده گرفت اما فروهرِ آدمیان را ی هرمزد را یکی از امشاسپندان  های گیتیانه نگهبانیِ هرکدام از آفریده

 خود هرمزد بر عهده داشت.

مطابق   داستان پدید آمدن انسان در پیکر گیتیانه، یکی از فرازهای مهم و قابل تامل در روایاتِ مزدایی است.

در واقع هورمزد فروهرِ آدمیان را از همان روشنایی    پیش از تنِ آنان پدید آمده بود.   ، فروهرِ آدمیاناین روایات 

ی او مرد و زن را  ی نخستین انسان)کیومرث( را آفرید و از نطفه خود آفریده بود و پس از آنکه پیکر گیتیانه 

این تعبیر هم بسیار نزدیک است با آنچه در قرآن آمده که    20پدید آورد، آن روشنایی را در آنان نیز جای داد. 

ی شعله ی آدم و  چندان دور نیست که آتشکده، نمادی باشد از پیکر گیتیانه   21از روح خود در آدم دمید.  خداوند

  22که در آن افروخته است نمادی از همان روشنایی و خردِ اهورایی که هرمزد در پیکر آدمیان جای داد.   آتشی

 23روشنایی و گرمای دلپذیر خانمان همخانه است. به تعبیر دیگر، مفهوم آتش در متون مزدایی، با مفهوم  

از این رو با نوعی قداست همراه است و با مفهوم آتش در متن قرآن، تفاوتی اساسی دارد. جهنمی که در قرآن  

 سرد و یخزده است.  تاریک و توصیف شده، انباشته از آتش است اما در روایات مزدایی دوزخ جایی 

ی متفاوتِ مردمان در دو جغرافیای ه خاستگاه جغرافیایی این دو متن و تجربه این تفاوت مفهومی، احتمالا ب

  24شود.مربوط می   متفاوت از سرما و گرما

ی هرمزد را دید، به این آفرینش نیز تاختن گرفت؛ فرزندان و یاران خویش را  اهریمن که آفرینشِ گیتیانه 

دانست که تنها در همین مندی آگاه باشد. اما هرمزد می کرانه آنکه از فرجام و  گیتی آورد، بیبه همراه خود به

 تواند اهریمن را به دام اندازد و شکست دهد. مندیِ گیتی است که میکرانه 

نقل است که از آن پس نبرد نور و ظلمت، یا نبرد خیر و شر که در عالم مینو جریان داشت، در گیتی هم  

  باشد که   ؛ی مردمان هم مستقر کندیاران خود را در جان و اندیشه آغاز شد و اهریمن تلاش نمود تا خود و  

 آن روشنایی را که هرمزد در جانِ آدمیان نهاده بود خاموش کند تا کسی فرجام اعمال خود را به نظر نیاورد. 

و حضور اهریمن در وجود  در انسان از یکسو  توان گفت که نقش روشنایی هرمزد  با اندکی تسامح می

شناسی قرآن طرح شده است. که در انسان ، تا حدودی شبیه است با نقش روح و نفس  از سوی دیگر  انسان

همچنین در قرآن، روح از جانب خداوند است، و مذکر است، اما نفس امارة بالسوء و آوردگاه شیطان است.  



 ali-tahmasbi.com 9 مزدایی بخش دوم: روایت / نور و ظلمت

و در طول زمان    دهدعمالی است که هرکسی انجام میدقیقا به معنای همان ا  "دین"ی  در متون مزدایی، واژه

اعمال  همه این  د و در فرجام هرکسی همان شکل و شومی  تنیده  وجودش  در  لایه  لایه  _بد  یا   خوب–ی 

بینی و خردمندی باشد،  این شکل و شمایل، اگر حاصل روشن  25یابد که در خود تنیده است. شمایلی را می

دیگر صفات اهریمن باشد، آدمی را  شود و اگر حاصل دروغ و فریب ورهنمون میآدمی را به مینوی هرمزد 

 کند. با دوزخ یگانه می 

 

 یا دیالکتیک؟ (دوآلیزم دوگرایی )

میاینکه   چه  و  گذشته  چه  آفرینش  و  خدا  نیست.  چندان  گذرد،  بر  گو  و  گفت  و  بحث   قابل 

اند و  ی آن اندیشیده و گفته و نوشته در باره ماند که از دیر زمان تا کنون همچنان  این رازی سر به مهر را می 

از آن  های بشری  تلقی  عنوانبه    از منظری دیگر، اگر داستان آفرینش و خدا رااما  ناگشوده مانده است.  هنوز  

در این  باشد. گو  هم می  قابل نقد و گفت وها توان گفت که انواع این تلقیبشماریم، آنگاه میراز سر به مهر 

 ام.ها پرداخته نوشتار که پیش روی شما است، از همین منظر به داستان 

تلقی شده دانای همه چیز  کامل و  کاملا خوب و خیر و  از همان آغاز    هرمزددر دوآلیزم نور و ظلمت،  

 ، ن م ی ر ه ا و   . ت س ق    ا ل ط م ر  و  و  ش ل  د ر  و .  ک ت س ا ه  د ش ر  ی و ص ت ن  ا د ا و  ن د ن  ی ا و  ر م ل ا  ق د ج ر  گ ی د ک ی ز  ا لا  م ا ک م  و ن ق ا

 . ت س توان به دست داد، مانند میدانِ نبردی است که در یک سو سپاه نابخردان  تصویری که از این دو قلمرو می  ا

های مزدایی،  مطابق آموزه اند و در یک سوی دیگر، سپاه روشنان و خردمندان.   و دیوان صف آرایی کرده 

سپاهی که   بیانجامد. و طبعا آن   باید به پیروزی کامل یکی و نابودی مطلق دیگریاقنوم  جدال میان این دو  

نادان و کور و تاریک پیروز خواهد و دیوانِ  بر اهریمن  سر انجام  دانای کل و قادر مطلق است،  اش با  رهبری

 اگرچه با تقدیمِ شهیدانِ بسیار.  شد.

مضامی آنکه  از  با  پسین،  تنِ  و  این(  از  پس  روزِ  پسین)یا  روزِ  و  اهریمن،  و  هرمزد  و  ظلمت،  و  نور  ن 

ای رسد ظرفیت این را هم دارد که در پارهنظر میبهدر تاریخ دینی است. در عین حال  آوردهای بزرگ  ره

یا دانای مطلق دانسته شده که   "همه آگاه"هرمزد از همان ابتدا  گرایی و جزم اندیشی بیانجامد. موارد به مطلق 

نقص ی آفرینشش بیی کارهایش درست و خردمندانه و همههمه بل پیش بینی نموده است؛همه چیز را از ق

 نیز تاریکی و نادانی مطلق است.است و اهریمن 

دارند، طبعا نبرد میان هرمزد و اهریمن، به نبرد   م اهریمن، پیروانی در زمینِاز آنجا که هم هرمزد و ه 



 ali-tahmasbi.com 10 مزدایی بخش دوم: روایت / نور و ظلمت

دیو خوانده    ، گجستک ومانی که پیروانِ اهریمن باشند ها، مردها و قصه در اسطوره انجامد.  پیروان آنان با هم می

 . د، مزداپرست ن پیرو هرمزد باشکه اند و کسانی شده 

معنا داری  در مینو، شباهت  یِ هرمزد و اهریمن  رزروان و برادی  ی قابل تامل این است که اسطورهاما نکته  

و بسا که اند  ای مشترک بوده که در اصل دارای بن و ریشهها با یکدیگر  ها و قومنبردهای انسان با داستانِ    دارد

 ای جهات انعکاس همان نبردهای زمینی باشد. در پاره، جدال هرمزد و اهریمنداستان 

؛ مانند  کندی فوق را تقویت میگمانه هایی که به عنوان تاریخ شهریاران دینی در متون قدیم آمده، اسطوره 

در این  را سه فرزند بود به نام  سلم و تور و ایرج. فریدون که    وینقل است که    فریدون و فرزندانش.  داستانِ

 پادشاه همه جهان بود، زمین را میان سه فرزند تقسیم کرد. اسطوره 

سهم  هم  گذار توران شمرده شده است. ایران  ی اویند، و تور نیز بنیان ها از تخمهسلم همان است که رومی

گونه که اهریمن به مینوی هرمزد تاختن ترین فرزند فریدون بود. آنگاه همانایرج شد که کوچکترین اما گزیده 

  به ایران تاختن گرفتند و ایرج را از پای در همداستان شدند و  برای کشتنِ ایرج  گرفته بود، سلم و تور نیز  

را بر عهده گرفت. اما نبرد میان ایران و توران و آوردند. بعدها منوچهر که فرزند ایرج بود پادشاهی ایران  

گاهی میان ایران و روم در تمامی طول تاریخ ایران دوام داشت تا روزگار ظهور اسلام. دیوها در متون مزدایی،  

و اهریمنی در این متون گجستک  که  معمولا، همان تورانیان یا رومیان هستند. از افراسیاب گرفته تا اسکندر  

 اند. نامیده شده 

روحانیان، معمولا  هیربدان و کاهنان و  در نگاه مدافعان دینی، به ویژه از نگاه اغلب موبدان و  همچنین  

بسیاری  .  نجامیده است خیر و شر ادوگرایی یا ثنویتِ    بهوجود داشته که  نوعی منزه گرایی افراطی  گرایش به  

و دیگران هرکه و هرجا دانستند  می ی ناجیه  فرقه  را  خویشمتولیان دینی، آیین خود را کاملا خوب و پیروان  

توان گفت که این شاید نوعی فرافکنی . با اندکی احتیاط می شدندشمرده میباشند کاملا بد و یاران اهریمن  

های پنهان  ها را به خود نسبت دهد و ناشایست خوبیگونه که یک فرد عادی ممکن است  بوده است. همان

هم ممکن است همین  خیر و شر  دوگراییِ  ی  در اندیشه   خود را فراکنی کند و به دیگران نسبت دهد، همچنین

     باشد. اتفاق افتاده

توانسته است    در یک فرافکنیِ تاریخی  ،در خود داشت اهریمن را هم  که    ی،انو رزآیین  به تعبیر دیگر، شاید  

نام خود را  توانسته  فرافکنی کند و آن را بیرون از خود بنمایاند. در همین فرافکنیر را این نیروی کور و شری

. ظاهرا برخی روایات کهن اوستایی تا حدودی آگاه و روشن تبدیل شودبه هرمزد پاک و منزه و  تغییر دهد و  

می  تقویت  را  گمانه  ویژه  کاین  به  می ند  بود  ظلمت  و  نور  آبستن  که  را  زروان  زایمانِ   توان داستان 



 ali-tahmasbi.com 11 مزدایی بخش دوم: روایت / نور و ظلمت

  با همین موضوع فرافکنی مرتبط و حتی یگانه شمرد.

. بدیهی است هنگامی که قومی ی دینی است در اندیشه  گراییمطلق ، گراییبرترین مشکل دوبه گمان من، 

ی دانایی مطلق، روشنایی مطلق و خیر مطلق تلقی کنند، سرچشمهو گروهی، مضامین دینی خود را برگرفته از  

 تابد. گونه نقد و اصلاحی را بر نمیهیچ  طبعا

، تا انتهای جهان  کل  زیرا دانایشوند  گرایی مطلق، معمولا قوانین و احکام دینی نیز ابدالآباد تلقی میدر منزه 

همچنین،    شود.هر گونه نو آوری و اصلاح بسته میبرای  راه  است که  گونه  به این  را برنامه ریزی نموده و

ی بسیاری از نبردها و کشتارها شود و جنگ را به جای گفت مایه تواند جان هایی از این دست، میگرایی مطلق 

 و گو بنشاند.  

ن توااند، از جمله میهای جدی داشته گرایی تعریضاند که بر این مطلق در تاریخ ادبیات ما، بزرگانی بوده

 ی شیراز یاد کرد که با ادب و حرمت تمام گفته بود:از خواجه

 آفرین بر نظر پاک خطا پوشش باد        "خطا بر قلم صنع نرفت "پیرما گفت: 

، آنگاه  بشماریم  و در انسان  ای درهم تنیده در ذات هستینور و ظلمت یا خیر و شر را، آمیزه   شاید اگر

 کمال یابی باشد. نوعی  ،سنتز آن شاید  با نوعی تضاد دیالکتیکی سر و کار خواهیم داشت که  جای دوآلیزم به 

، خواه نظام فکری آیداز این نگاه، جدال دو نیروی متضاد معمولا در یک نظام یا در یک سیستم  پدید می 

رسد از این سیر جدالی است  نظر می به هایی از این دست. و فرهنگی باشد یا اجتماعی و دینی و هر نوع نظام 

نو به نو شدن، به معنای نابود شدن کل نظام   گیرد. در این نگاه،ای شکل میای و نظم تازهی تازهکه واقعه 

بوجود   ایو نظم تازه ای  تواند کارآرایی تازه گذشته نیست. بلکه حتی جابجایی عناصر در درون سیستم، می 

 آورد

 / مشهد  1393 دیبهشت ار

 

 

 برخی از منابع مورد استفاده در این مقاله:

 ابوالقاسم فردوسی/ شاهنامه، بر پایه چاپ مسکو، انتشارات هرمس

 محمدبن جریر طبری/ تاریخ طبری، ترجمه ابوالقاسم پاینده، انتشارات بنیاد فرهنگ ایران 

 1362مهرداد بهار /پژوهشی در اساطیر ایران، انتشارات توس، چاپ اول 



 ali-tahmasbi.com 12 مزدایی بخش دوم: روایت / نور و ظلمت

 هاالدین نجم آبادی، مرکز ایرانی مطالعه فرهنگهای ایران باستان، ترجمه سیفهنریک ساموئل نیبرک/ دین 

الله رضا، شرکت انتشارات  / شهرهای ایران در روزگار پارتیان و ساسانیان، ترجمه عنایت   ن.پیگولوسکایا

 علمی فرهنگ

 آرتور کریستن سن / کیانیان، ترجمه ذبیح الله صفا، شرکت انتشارات علمی و فرهنگی 

 ابراهیم پورداود/ فرهنگ ایران باستان، انتشارات دانشگاه تهران 

 ازمان انتشارات فروهر علی اکبر جعفری/ ستوت یسن، س

 های ایرانی، انتشارات مروارید ترین سرودها و متن جلیل دوستخواه / اوستا، کهن

 دانشگاه مشهد ی رحیم عفیفی/ ارداویراف نامه )آوانگاری و ترجمه(، چاپخانه 

 احمد تفضلی، ترجمه مینوی خرد،انتشارات بنیاد فرهنگ ایران 

 

 ها:پی نوشت  

 
 ی زنده یاد پرویز ناتل خانلرینک: مینوی خرد، مقدمه - 1

داستان ظهور زرتشت به دربار گشتاسب را فردوسی تنها با آوردن هزار بیت دقیقی در شاهنامه خود  - 2

 روایت نبوده است.نقل کرده است گویا خودش هم چندان همدلانه با این 

 ی ساسانیاز روایاتِ نسبتا معتبر دوره - 3

 ارداویراف نامه، فرگرد یک - 4

سال بعد 900سال پیش از هجوم اسکندر + 300قبل از میلاد+  330هجوم اسکندر به ایران در سال  - 5

 سال 1600از میلاد مسیح)قرن سوم تا پنجم هجری( = حدود 

ه فردوسی( یکی از چیزها که سبب گذر کردن اسفندیار از هفت خان روایت دقیقی)در شاهنامبه - 6

 ای نوشته و به صورت حرز بر بازوی اسفندیار بسته بود.بود، دعایی بوده است که زرتشت در برگه

 11ارداویراف نامه، فرگرد  - 7

 مانند بغ اردشیر، بغ شاپور و...  - 8

های مسیحیت در امپراطوری ن بود با گسترش اندیشهفراموش نکنیم که پدید آمدن ساسانیان همزما - 9

 روم.

ی این کتیبه که به دو زبان یونانی و پهلوی نگاشته شده اختلاف نظرهایی هست ظاهرا در ترجمه - 10

های کتیبه آسیب دیده و قابل خواندن نیست/ نک: شهرهای ایران در روزگار پارتیان و زیرا برخی قسمت

 156 یالله رضا، صفحها، عنایتساسانیان/ ن، پیگولوسکای

 همان - 1111

 "پسین" مخفف »پس از این« است. روز پسین و تنِ پسین، اشاره به عالم پس از مرگ نیز هست. - 12

 نفس، در بخش فرهنگ واژگاننک:  - 13

http://ali-tahmasbi.com/index.php/2013-01-08-08-28-48/157-nafs


 ali-tahmasbi.com 13 مزدایی بخش دوم: روایت / نور و ظلمت

 
 به بعد 121نک: اساطیر ایران، ص - 14

طرح نموده بودم. در این  ی خداوند«»دربارهپدر" را پیش از این در مقالاتی با عنوان -موضوع "خدا - 15

 ام.ی آن با داستانِ آفرینش پرداختهو رابطه مجال بیشتر به داستانِ نور و ظلمت

 

 به بعد 121پژوهشی در اساطیر ایران، ص: - 16

 اساطیر ایران، بخش دوازدهم - 17

ملک و ملکوت است. احتمالا به یانِ بینیم که معمولا تضادِ اصلی مها میهای انجیلبعدها در آموزه - 18

همین جهت در نظامِ اندیشگیِ مسیحیت، جسم، و عالم مادی معمولا سرشار از حماقت و نادانی و 

  گزند دانسته شده است.ظلمت تصویر شده است در حالی که ملکوت، عالمی نورانی و بی

( بخش 1362ت توس،چاپ اول)ی نخست، انتشارامهرداد بهار، پژوهشی در اساطیر ایران، پاره - 19

 نخست

حضور هرمزد در گیتی، و درآمیختن او با گیتی، بسیار شبیه و نزدیک به داستان آفرینشی است که در 

کند ای پیدا میناگهان »الوهیم« که خدای فراسوی هستی هست، نام تازهتورات آمده که در روز هفتم 

 ین مورد بیشتر خواهم نوشتهای بعدی در ادر فصلشود. و به "یهوه" تبدیل می

 ی چگونگی مردماندهش، در بارهبن - 20

در قرآن، "روح" ی روح در قرآن، با آنچه بعدها به معنای روح دانسته شد، بسیار متفاوت است. واژه - 21

 بخش فرهنگ واژگان، روحمعنای خرد و روشنایی خداوند را هم دارد. نک: 

 به بعد 51ی دین، ص های فرجامین، پژوهشی در معناشناسی واژهنک: دغدغه - 22

 ر، کنایه از نازایی و ناباروری، هنوز هم در زبان پارسی متداول است.اجاق کو - 23

ی شده، تجربهدر خاستگاه جغرافیایی آیین مزدایی، که ظاهرا شمال و شرق ایران را شامل می - 24

بخش های گزنده و سرما و تاریکی، چیزی نادلپذیر و عذاب آور بوده است و آتش که هم روشناییزمستان

ی های سوزو سرما بوده، طبعا ارزشمند بوده است، چیزی که در حجاز وارونهش در شبو هم گرمابخ

هایی از فرجامِ زشتکاری آدمیان . در عین حال، هم دوزخ و هم جهنم، هر دو تمثیلآن وجود داشته است

 کنند.معنای واحدی را به ذهن متبادر میاست و صرف نظر از ظاهر نمادین آن، 

 ی دین / علی طهماسبی، نشر یادآورانفرجامین، پژوهشی در معناشناسی واژه هاینک: دغدغه - 25

http://ali-tahmasbi.com/index.php/2013-01-08-08-30-40
http://ali-tahmasbi.com/index.php/2013-01-08-08-30-40
http://ali-tahmasbi.com/index.php/2013-01-08-08-30-40
http://ali-tahmasbi.com/index.php/2013-01-08-08-28-48/158-2013-01-26-13-57-23

