
 ali-tahmasbi.com 1صفحۀ: حافظ
 

 گلبانگ پهلوی و آوای جبرئیلحافظ: آمیزۀ 
برخی  ممکن است به سامان باشید.امید که با سلام و عرض ارادت، 

های من در مورد زبان و اسطوره بوده، که بیشترین پژوهش بداننددوستان 

 خواهم گفت.اینجاهم بیشتر از همان منظر 

واژۀ حافظ در آن  -1که عبارتند از  این مجال، به چهار نکته اشاره دارمدر 

الدین محمد این تخلص را در شعرش روزگار چه معنایی داشته و چرا شمس

دارد، این  ارادت از پیشینیان چرا بیشتر به پیر مغان  یا پیر گلرنگ -2برگزیده. 

نسبت حافظ با قرآن و چرا پارسی زبانان برای تفأل  -3 پیر مغان کیست؟ 

برای زندگی در زمانۀ ما  -4 ان حافظ همراهند که با قرآن؟همان گونه با دیو

 گشا است؟کدام سخن حافظ راه

 از چهار مورد:اشاره به هر کدام 

 واژۀ حافظ  -1

در معنای عام آن یعنی نگهدارنده، کسی که از گنجی یا هر چیز با ارزشی 

این لفظ برای صحابۀ پیامبر آمده بود که آنچه به  رکند. نخستین بانگهداری می

عنوان آیات قرآن بر پیامبر نازل شده بود به خاطر سپرده بودند و بعد از فوت 

آوری کنند و به صورت مکتوب درآورند آنچه پیامبر که خواستند قرآن را جمع

 کهها داشتند مورد استناد قرار گرفت. بعدها هم با آنهمین صحابه در خاطره

قرآن مکتوب وجود داشت اما حفظ آیات در خاطر، و بدون مراجعه به متن 



 ali-tahmasbi.com 2صفحۀ: حافظ
 

سندیده رواج پیدا کرد. اهمیت حفظ قرآن در این مکتوب به عنوان یک سنت پ

را  ای از قرآنآمد آیهپیش می کهتوانست در هر موقعیتی بود که حافظ قرآن می

شد این آن دانسته می. پس کسی که حافظ قر"تأویل" کندمتناسب با آن واقعه 

 ه به وقایع و شرایط قرآن بخواند.گونه نبود که بی توج

چند هزار حدیث و روایت از پیامبر و صحابه را که بعد از قرآن به کسانی 

 یم:بنا براین چند گونه حافظ داشت شد.بودند به آنان حافظ گفته می حفظ کرده

 یار از شعرای متقدم.حافظ قرآن، حافظ حدیث، حافظ فقه، حافظ اشعار بس

حافظان قرآن قاریان و  ،الدین محمداین را هم بگویم که در روزگار شمس

 علما، دبیران و قاریان شاه شجاع و بسیاری از شاهزادگان،حتی  بسیار بودند؛

دیدند که قرآن کی آموزش میاز همان کودالدین محمد بودند که معاصر شمس

ان حافظ شهرت نداشتند. بنا بر این قرآن را اما هیچکدام به عنور کنند بَرا از

ر خواندن، حتی با چارده روایت، بازهم آن نبود که تخلص حافظ پیدا کنند. ازبَ

 مخاطبانش تخلص حافظخواجۀ شیراز باید چیزهای دیگری هم داشته باشد که 

 ذهن، قرآنچارده روایت افزون بر آن چیز دیگر،  گمان من بهرا از او بپذیرند. 

بود آهنگ کرده میراث ادب و عرفان پارسی همبا هم روان و خرد خود را و 

الدین شمس .شداز ظهور اسلام را هم شامل می اش پیشدامنه ای کهگونهبه

 حمد با درهم آمیختن این دو اقنوم، صدر نشین غزل در تاریخ ایران شد. م

های خود غزل این بود که چرا حافظ درآید که از پی اولی می :نکتۀ دوم-2



 ali-tahmasbi.com 3صفحۀ: حافظ
 

ن از همان نخستین غزل دیوابیشتر پیر مغان را برای حل مشکل یاد کرده است؟ 

پیر مغان یاد حلاج سروده،  ها دیگر به ویژه در غزلی که بهتا بسیاری غزل

  حضور دارد.

اول ببینیم مغان به چه آیینی یا به چه نحلۀ دینی اشاره داشته است تا بعدا 

 .یمغان را پیدا کنپیر مُ

به نوشتۀ برخی مورخین، لفظ مغان از حدود ششصد سال قبل از میلاد در 

ه مغان هست که بیشتر به حدس های گوناگونی در بارایران مطرح بوده. گزارش

 ازگزارش ترین و قابل اعتمادترین مشخصبه گمان من ماند، اما و گمانه می

مؤلف تاریخ بخارا است که در قرن چهارم هجری خودش شاهد حضور کسانی 

بر  .داشتندو مراسمی برای سوگواری سیاووش  مشهور بودندبوده که به مغان 

بعد  است.و دروازه غوریان  بخارا ش در حصاروسیاومزار  کهاین باور بودند 

 :اضافه کرده که

آنرا  و ز در شرقى اندر آئى بدان موضع كه ابخارا، و هم در اين حصار 
را بدين سبب او را آنجا دفن كردند. و مغان بخا خواننددروازه غوريان 

هاست، و مردمان بخارا را در كشتن سياوش نوحه. آنجاى را عزيز دارند
اند، ها معروف است. و مطربان آنرا سرود ساختهچنانكه در همه ولايت

هر مردى آنجا يکى  و هر سالى...و قواّلان آنرا گريستن مغان خوانند.

  [1]نوروز. پيش از بر آمدن آفتاب  روزِ ،شدد و بکُرَخروس بَ

بلعمی هم که چند سالی پیش از تاریخ بخارا نوشته شده آمده است  در تاریخ



 ali-tahmasbi.com 4صفحۀ: حافظ
 

ن بنیااو این دین مغان را او را زردشت گویند،  مغان را یکی پیغمبر است  که

 است.  هبوداز آیین زردشت ای یا فرقهای شاید هم آیین مغان شاخه  [2] .نهاد

 این فرقه فرقه شدن تقریبا در همۀ ادیان بوده و هست.

بنا بر این حدود قرن سوم و چهارم، خود واژۀ مغان به عنوان بزرگان و 

پیروان آیین زردشتی در بخارا و دشت خاوران شناخته شده بود. بعدا در قرن 

بندی که در مدح شروانشاه سروده از پند پیر مغان یاد نی در ترجیعششم خاقا

 خواند. کرده که زند و اوستا می

های حافظ است و بعد از قرن هشتم و اما بیشترین یاد از پیر مغان در غزل

 ،بعد از حافظ، این اصطلاح پیر مغان در متون ادبی و تاریخ نگاری بسیار آمده

های حافظ داشتند و گاه مرادف پیر میکده و پیر لگویا با تقلیدی که از غز

 آوردند.خرابات، و.... می

ن اشاره دارد، یک شخص واحدی آیا پیر مغان، که طبعا به رهبر معنوی مغا

در چه زمانی بوده؟ پیش از اسلام بوده؟ بعد از اسلام بوده؟ حافظ او را  بوده؟

 کرده؟ در رؤیاهای شبانه، در آثار پیشینیان؟ کی و کجا؟ کجا ملاقات می

نظر من، اصطلاح پیر مغان نزد حافظ، به عنوان یک کهن الگو یا سرنمون به

ه ص نیست بلکالگو یک شخص خابود. دوستان توجه دارند که منظور از کهن

تواند نماد و نشانِ یک کهن الگو باشد. نمادها یک شخص خاص می

گاه شاعر و حتی در واسطه هایی هستند که یک خواست باطنی در ناخودآ



 ali-tahmasbi.com 5صفحۀ: حافظ
 

گاه می گاه جمعی را به ضمیر خودآ  آورند.ناخودآ

گیری نماد یا تصویر  پیر مغان بعد از اسلام، نقش در اینجا برای شکل

قانان و دیگر بزرگانِ خراسان را باید به یاد داشت که توانستند اندیشمندان و ده

 های مزدایی، مانوی و زردشتی را بازخوانی تازه کنند.فرهنگ و ادب آیین

ام که اغلب عارفانِ خراسان که بعد از اسلام این را تقریبا به تفصیل نوشته

یری و سم قشبار بودند، از شقیق بلخی تا ابوالقاتاسم و رسمی یافتند، عرب

خواجه عبدالله انصاری و بسیاری عارفان دیگر. در این میان چند عارف 

های زردشتی و مانوی داشتند، و نام بودند که در عین مسلمانی گرایشصاحب

معنادارتر اینکه این چندنفر عرب نژاد نبودند و تبار ایرانی داشتند. اولین آن ها 

حلۀ موبدان و در خاندانی زردشتی تولد بایزید بود، در قرن دوم هجری، که در م

آورترین این عرفا ابوسعید ابوالخیر از یافت، بعد ابوالحسن خرقانی و زبان

های کهن ایرانی اعم از زردشتی خاوران بود. این بزرگان توانسته بودند از آیین

کرد اینان به انسان و ای داشته باشند، از این جهت رویو مانوی، بازخوانی تازه

تبار کردی که عارفان عربفرینش و خدا و توحید بسیار متفاوت بود با رویآ

 بودند. تداشتند که اغلب سر سپردۀ خدای دستگاه خلاف

کنم. داستان آفرینش نزد مفسرین به عنوان نمونه یک مورد را اینجا یاد می

دن میقرآن به این گونه است که خداوند اول آدم را از خاک آفرید و پس از آن با د

 هایل سر سبد آفرینش برگزید. اما در داستاننفخۀ روح، آدم را به عنوان گُ



 ali-tahmasbi.com 6صفحۀ: حافظ
 

ها را مزدایی، هورمزد قبل از این که گیتی را بیافریند، در همان عالم مینو انسان

یتیانه ها را نوبت به نوبت پیکر گاز نور خود آفرید و بعدا که گیتی را آفرید انسان

گفتارها در این مورد را در آثار منسوب به بایزید  بخشید. نخستین و آشکارترین

می بینیم. بعد از او ابوالحسن و ابوسعید بودند. اینان برای فهم قرآن به حدیث 

 و روایت و اخبار متوسل نشدند تاویل خاص خودشان را داشتند. 

ور ازلی کرد که همه از نحلاج که از بایزید تاثیر گرفته بود همین را تبلیغ می

یم، به قول  ابوالحسن ما هوالهیانیم و به تعبیر حافظ  جرم حلاج همین هست

 کرد.بود که چنین اسراری را هویدا می

ها و آن سه عارف بزرگ که نامشان را آوردم، هر سه نفرشان همۀ انسان

دانستند. با همین نگرش بود که صلح و حتی جانوران را اهلِ بیت خداوند می

 .دانستندو حق همه می نهادندر این گیتی را ارج میانسان دوستی و زندگی د

حج و رفتن به زیارت کعبه را صریحا منع کردند، چندان اهل نماز به سوی کعبۀ 

ر ها ددادند. برخی نشانیحجاز نبودند و بسا که خانۀ همسایه را قبله قرار می

ین اتوان گفت تصویر پیر مغان نزد حافظ از شود که میغزل حافظ دیده می

هم  که نزد حافظنحلۀ عرفانی است اعم از بایزید و ابوالحسن و ابوسعید، اما آن

های عارفانه است و هم استاد رندانه سخن گفتن، بیشتر با تصویر مظهر اندیشه

 ابوسعید ابوالخیر سازگار است.

ابوسعید میانۀ قرن چهارم در میهنه کنارۀ دشت خاوران زاده شده بود، افزون 



 ali-tahmasbi.com 7صفحۀ: حافظ
 

و فقه و تفسیر و حدیث، بسیاری از اشعار فارسی که میراث دورۀ بر قرآن 

ها در دشت خاوران با قبایل گوناگون به ویژه با سامانیان بود حفظ بود. سال

قبایل آن دشت میان  متنوعهای آیینشبانان صحراگرد همراه بود. جایی که 

 یب آملابوالعباس پسر قصاو درخدمت بعد از آن دوسال در آمل  رواج داشت.

 اند. بود که او را دارای حکمت خسروانی دانسته

به چهل سالگی که رسید، عزم نیشابور کرد. جایی که بزرگترین شهر علمی 

بیش از هزار عالم بودند شد. در نيشابور در شرق امپراتوری اسلامی شمرده می

بيشتر به عرب بودن و عربي دانستن مفتخر مفسر، و  و محدث فقيهاعم از 

نوشتند. حتي استاد هايشان را به عربي ميعلما معمولا کتاباین  [3]ند.بود

جامع در باب عرفان و عارفان نوشت آن هم به  یاابوالقاسم قشيري که رساله

علمای نیشابور، طلاب و علمای دیگر بودند اما  . مخاطبانِ زبان عربي بود

ا بمردی بلند بالا، خوش سیما و گلگون صورت، آمد، از خاوران میابوسعید 

ین اباری پُر و پیمان از ابیات پارسی و عربی و حدیث و روایت و تفسیر؛ کوله

به لحاظ زبان و ادب، نسبت به علمای نیشابور دستِ پیش داشت.  بود که

ی و شد. آوردن موسیقبدعت شمرده می پیش گرفته بود که در این شهررفتاری 

قاه، خواندن اشعار پارسی و بسا عاشقانه بر منبری که برای بیان رقص به خان

دلی با مردم فرودست کوچه آوایی و همقرآن و حدیث و روایت بنا شده بود؛ هم

 هیچ شهری( چهارم)جغرافی دان قرن قدسی آن هم جایی که به تعبیر مَ ،و بازار



 ali-tahmasbi.com 8صفحۀ: حافظ
 

ابوسعید حتی آیات  [4]ر)تذکار دهنده( ندارد.ذّکِبیشتر و بدخوتر از نیشابور مُ

این گونه بود که بسیاری از پذیرفت. عذاب و جهنم را که در قرآن آمده بود نمی

ها سبب شکنی این شالودهدلبستۀ او شده بودند. به ویژه جوانان مردم نیشابور 

 و این شیخِ شهرآشوبچیزی نمانده بود که به فتوای فقیهان رنجش علما شد 

سته رندی خاصی توانزیرکی و یزان کنند. و ابوسعید با یارانش را به چوبۀ دار آو

بود جان خودش و اطرافیانش را نجات دهد. در بازی با زبان هم ابوسعید رندی 

  .خاصی داشت

هایی هست که شاید پیرِ مغان حافظ همین های حافظ، نشانهدر غزل

غاز این بیت آام، غزلی که با ابوسعید بوده باشد. اینجا یکی دو نمونه را آورده

  شده

  زدهفته بود و آب در سرای پیر مغان رُ
 نشسته پیر و صلایی به شیخ و شاب زده  

 [5]ارزشمندی در باره ابوسعید دارد، مفصل و هایهشوکه پژای دوست دیرینه

 این غزل را مقایسه کرده با این قسمت از اسرارالتوحید: 

بود، آب زدندی و کانی در خانقاه شیخ بر سر کوی عدنی کویان دُ
فتندی و فرش افگندندی و شیخ آنجا بنشستی و پیران پیش شیخ برُ

 زهت و گشاده و خوشبنشستندی و جوانان بیستادندی، و موضعی با نُ
بودی. یک روز شیخ هم برین قرار نشسته بود، سر از پیش برآورد و 

 .....گفت خواهید تا جاسوس درگاه خدای تعالی را ببینید؟ 



 ali-tahmasbi.com 9صفحۀ: حافظ
 

آن مغان و  سرای از دلپذیری که یتصویرو بعد از  غزل ۀادامدر حافظ 

آن مجلس  درخود را که  چنان دلباختۀ پیر مغان شده، دادهئه س ارامجل

وی خندان با رکند و پیر میفروتنانه سلام  ،شودبه پیر مغان نزدیک می، انگاردمی

 .دگویبا او سخن می و را پذیرا شدهاو 

گاه مشکل .هایش آمده استسراسر دیوان غزل درحافظ با پیر مغان مواجهۀ 

یاد بهپیر مغان را  کند، گاه نصیحتحل معما میتا برد و خود را نزد او می

  :گفت آنجا کهمانند  آوردمی

  گلرنگِ من اندر حقِ اَزْرَق پوشان رِیپ
 بود هاتیخبُث نداد ار نه حکا رخصتِ 

زد نوآموز جوانی نکه  آمده هنصیحت پیر گلرنگ در اسرارالتوحید این گوناین 

 : به نقل از آن نو آموز آمده است که تا نصحیت بشنودبود ابوسعید آمده 

ه و گفت چ دیمرا بپرس خیرفتم، سلام گفتم، ش خیمن به خدمت ش
   [6]!دی! خلاف نبادیگفت خلاف نبا خی. شیگفتم خلاف ؟یخوانیم

حاصل درس خلافی یعنی دیگران را منحرف دانستن و فرقۀ خود را فرقۀ ناجیه 

ها و ور شدن دشمنیپنداشتن است و این یعنی دامن زدن به اختلافات و شعله

 کشتارها.

عید پس از آن که با رندی داستان حلاج نمونۀ آشکار دیگری است که ابوس

 خاصی خطر بر دار شدن خود و یارانش رفع کرده بود خطاب به یارانش گفت: 

هند به شما چرب خوا یچوب یک دیلرزه بر شما افتاده است، شما پنداشت



 ali-tahmasbi.com 11صفحۀ: حافظ
 

در علوم حالت در مشرق و مغرب  یک دیبا یمنصور نیکرد، چون حس
چرب کنند. چوب به  یبو یتا چوب ،یکس چون او نبود در عهد و

 ...چرب کنند بنامردان چرب نکنند ارانیع
غزل مشهور حلاج در بارۀ پیر مغان و حلاج واقعا از شاهکارهای غزل پارسی 

توان به سادگی از آن گذشت، همان غزلی که با این بیت آغاز شده: نمیاست که 

 کرد.ها دل طلب جام جم از ما میسال

های حافظ هست که شرح هر یر مغان در غزلهای بسیار دیگری از پنشانه

 کدام مهتاب شبی خواهد و آسوده سری.

 نسبت حافظ با قرآن-3

ود مستقیم بآثار ادبی، تفسیری، کلامی و فقهی که پیش از وی پدید آمده تمام

الدین شمس ویا غیر مستقیم با قرآن ارتباط داشت، اعم از آثار پارسی و عربی. 

و ضد و نقیض های گوناگون ها، تفسیرها و تأویلهمحمد با انبوهی از قص

 مواجه بود که از روزگاران کهن تا این دوران پدید آمده بود 

های کهنِ افزون بر آن، حافظ با ادب پارسی و روایاتِ منسوب به اسطوره

ای ناگسستنی داشت و این دو قلمرو در دیوان او چنان در هم ایرانی رابطه

که انگار آوای جبرئیل و گلبانگ پهلوی چیزهایی جدا از  پیچیده و آمیخته است

 اند.هم نبوده

ای صرفا ادبی توان تنها به عنوان مجموعهاز این منظر، دیوان حافظ را نمی

ها ود که طی قرنفرهنگ و ادبی ب عصارۀه از جهتی دیگر، در نظر گرفت؛ بلک



 ali-tahmasbi.com 11صفحۀ: حافظ
 

 فراهم آمده بود 

های گوناگون در بارۀ قرآن پدید آمده نظریهاز همان اوائل حکومت عباسیان، 

ها در باب زبانِ وحی و اعجاز قرآن، معطوف به بود. یکی از مهمترین نظریه

ساختار زبانی و شیوۀ بیان ادبی قرآن بود. این نظریه معمولا از سوی دانشمندان 

  [7]های معتزلی تعلق داشتند.شد که به نحلهادیب و زبان شناسی ارائه می

عین  دررسد که حافظ هم بیشتر به سبک ادبی قرآن توجه دارد. نظر میبه

رسد که حافظ خوانش خاص خودش را از قرآن پیدا کرده بود. نظر میحال به

ای از حدیث و حکایت و شعر و ادب و عرفان و دانش او هم مانند مولوی انبانه

های هها، قصندوختهبود، اما در پی آن نبود که با این اپیشینیان را کسب کرده

نوی ارائه های مثپیشینیان را تکرار کند و یا تفسیری از آیات قرآن در قالب قصه

 . سروددهد. انگار با بهره گرفتن از همۀ میراث پیشینیان، قرآنِ خودش را می

های حافظ، کوتاه و گزیده و سخنِ به اشاره است. این شاید ابیات در غزل

های مکیّ قرآن آموخته است. به شد که حافظ از سورههایی بااز مهمترین نکته

ای که حافظ از قرآن برگرفته بود، نه احکام است، نه تعبیر دیگر، مهمترین بهره

ای که کسانی چون نجم دایه، های عارفانهوعدۀ بهشت و وعیدِ دوزخ، نه تأویل

یری گرهرسد مهمترین بهنظر میداشتند؛ بلکه بهمولوی و ابن عربی ابراز می

ها در کارگیری آن ظرافتهای ادبی قرآن و بهحافظ از قرآن، آموختنِ ظرافت

است. همان گونه که جاحظ و زمخشری معجزۀ قرآن  های خودش بودهسروده



 ali-tahmasbi.com 12صفحۀ: حافظ
 

دانستند، حافظ هم با تأسی از همان شیوۀ ادبی قرآن و را در زبانِ ادبی آن می

ی خویش را استوار کرده است و هاپذیری آن، بنیانِ غزلظرفیت بالای تأویل

 گوید که: در این مورد آشکارا می

 دیوان غزل صدر نشینم، چه عجبگر به

 ها بندگی صاحب دیوان کردم. سال

قرآن در نسبت با تورات و دیگر کتب پیشینیان "روایتِ به اشاره" است اگر 

آن در قر ای مفصل و با جزئیات آمده،گونههر داستانی در مجموعۀ عهد عتیق به

ها، ها تکرار شود، تنها با اشاره به برخی فرازهای همان داستانآنکه آن داستانبی

دیوان حافظ نیز در نسبت  [8]چرخشی در کل داستان ایجاد کرده است است.

با آثار ادبی و عرفانی پیش از خود، همان شیوه را بر گزیده و هر غزلی و هر 

توان ماجرای حلاج را در غزل وان مثال میبه عن بیتی "روایتی به اشاره" است.

 شود:مشهور او مشاهده کرد غزلی که بااین بیت آغاز می

 کردها دل طلب جام جم از ما میسال
 کردوآنچه خود داشت زبیگانه تمنا می 

بیند که مانند روزبهان بقلی داستان حلاج و آثار و حافظ لزومی نمی

باورهای او را در مورد وحدت وجود و نور ازلی یکان یکان توضیح دهد، یا 

شرح بر دار رفتنش را نکته به نکته بیان کند و کتابی مفصل در آن باره بنویسد؛ 

وتاه ا در غزلی کسراید که گویی کتابی مفصل ربلکه حدیث حلاج را چنان می



 ali-tahmasbi.com 13صفحۀ: حافظ
 

د. هر باش گفتهکه نامی از حلاج دهد بی آنو تأثیر گذار به مخاطبانش ارائه می

کس غزل را بخواند و اندکی از ماجرای حلاج بداند، او را در این غزل 

 .شناسدبازمی

بهره جستن از "نمادها"، و حتی بازخوانی نمادها در ساحتی تازه، از 

شود. این سخن البته به آن می و دیوان حافظ دیدههایی است که در قرآن ویژگی

ظر ناند؛ اما بهآوردی نداشتهمعنا نیست که پیش از حافظ دیگرانی چنین ره

 رسد که حافظ این شیوه را به اوج کمال خود رسانده باشد.می

دهد که منظور از "صاحب ابیات دیگری که در همین غزل هست نشان می

و خداوندی است که قرآن را بر محمد رسول نازل کرده دیوان" همان استاد ازل 

است. در عین حال غزل حافظ برای تکرار آیات قرآن و اثبات آن آیات نیست. 

گاه تعریضی هم به برخی از آیات قرآنِ محمد سراید؛ بلکه گهاو قرآنِ خود را می

 .رسول دارد

 میراث ما از حافظ -4

دو نکته را از حافظ ان حافظ هست، های دلپذیری که در دیواز میان نکته

و شب تاریک و فهم تاریکی دانم، اول می مفیدبیشتر برای روزگار خودمان 

هشداری به مخاطب در غزل حافظ،  . فهم تاریکیگردابی که پیش رو داریم

دوم نشاندن درخت دوستی برای  .ندهدهای کاذب روشناییدل به  است که

 .در این جهان پر گزند رسیدن به صلح آشتی



 ali-tahmasbi.com 14صفحۀ: حافظ
 

غزل حافظ سرگذشت ملتی سیلی خورده را به اشاره سروده است همچنین 

چنان شانه به شانۀ که ترس و امید، خیانت و خدمت و چاپلوسی و آزادگی را 

بی نه موجگذارد فروشی ما باز می هم تصویر کرده است که نه جایی برای فخر

 آموزد.آوری را در این دشت مشوش میاما تاب ،برای سرافکندگی است

/ مشهد1414آذر  29  

 هانوشتپی
 33 ,32 ص: ، تاریخ بخارا - 1
 469،ص:1جبلعمی،  طبرى،تاريخنامه   - 2
 16ص: .حاکم نيشابوري، مقدمه و مصحح: شفيعي کدکني اثرنگاه کنيد به کتاب تاريخ نيشابور،  - 3
 375ص: ترجمه، التقاسیم، احسن - 4
توضیحات دقیق و مفصلی در بارۀ ابوسعید را پیدا  یخوشدل یبو اگر به این نشانی مراجعه کنید: - 5
نید تواکه در پنج سخنرانی آمده می ابوسعید و حافظکنید همچنین در همان کانال، شرحی در باره یم

  و حافظ، بخش دوم دیابوسعبشنوید به ویژه در:  
 227اسرارالتوحید، تصحیح دکتر شفیعی کدکنی، جلد اول، ص:  - 6
همزمان با مأمون عباسی، وی از بزرگان  255 -161ابوعثمان عمربن بحر مشهور به جاحظ،  - 7

معتزلی زبانشناس و اهل گرگان؛ / محمودبن  474-415معتزله در بغداد بود./ عبدالقاهر جرجانی، 
فی، مشهور به جارالله، متولد روستای زمخشر از نواحی بخارا، عمر زمخشری، معتزلی و پبرو فقه حن

ه ن ؛ به ویژه جاحظ در کتاب البیان والتبیین اعجاز قرآن را در سبک ادبی آن می دانست467-538
 در احکام و دیگر چیزها.  

 ام.شرح نسبتا مفصل  در بارۀ "روایت به اشاره" در کتاب تاریخمندی زبان قرآن نوشته - 8

                                                           

https://t.me/booyedelkhoshi
https://t.me/booyedelkhoshi/254
https://t.me/booyedelkhoshi/254
https://t.me/booyedelkhoshi/256

